
1 
 

3° RELAZIONE: PASTORALI LOMBARDIA FEB 2026 
 

«Se qualcuno vuol venire dietro a me, rinneghi se stesso, 
prenda la sua croce e mi segua» (Mt 16,24) 

 
 Questa è la parola che ci è stata donata come traccia per 
questa riflessione sul discepolato. 
Iniziamo dal cogliere direttamente da questa alcune  
indicazioni per il percorso che vogliamo fare oggi. 
(Cfr. Fausti. Il Vangelo di Matteo) 
 
È tratta dal capitolo 16 di Matteo e viene subito dopo il 
rimprovero duro di Gesù  a Pietro che vorrebbe distoglierlo 
dalla necessità della sua uccisione a Gerusalemme dove sta per 
andare. 
 Ricorderete sicuramente. In ogni caso non ci 
soffermiamo su questo. 
 
Vediamo proprio questo versetto 24: 
 

1. «Se qualcuno vuole» = quindi Gesù sta parlando di un 
atto libero della propria volontà: Dio lascia sempre 
estrema libertà all’uomo di scegliere.  E se siamo qui 
oggi, ciascuno di noi, credo, sia consapevole che la 
nostra massima libertà è fare lo stesso cammino del 
Signore, di Colui che solo ci può dare la Vita piena ed 
eterna. 

 
2. «se vuole (- cosa?)- venire dietro a me» = applicandolo 

al nostro percorso nel RnS, possiamo riconoscere che in 
particolare durante il Seminario, siamo stati invitati  a 
questa scelta quando si è parlato di scegliere Gesù come 
il Signore della propria vita, ogni giorno. Cioè porre il 
Signore dinanzi nel mio cammino, e io dietro a Lui in 

2 
 

ogni situazione: è il cammino del popolo di Israele che 
esce dall’Egitto, dell’Esodo. E  il Signore è la colonna di 
fuoco di notte e la colonna di nube di giorno (Nm 9,15-
22) che ci guida verso la libertà, verso la 
REALIZZAZIONE PIENA DELLA NOSTRA UMANITÀ.  

 
3. «rinneghi se stesso» = qui il discorso sembra farsi duro 

per 2 motivi:  
- il primo perché percepiamo questo verbo come 

schiacciamento della persona: ma non è così; 
- il secondo è una percezione un po’ meno drastica, ma 

comunque intesa solo in senso negativo, come una 
spoliazione, una dimensione da far morire; 
 
Sì, è un passaggio duro, di morte a se stessi MA non nel 

senso di un annullamento di sé, della nostra umanità, ma si 
tratta di “rinnegare il falso io, ferito dal peccato, deformato 
dalla menzogna, egoista” PER FAR NASCERE il proprio vero 
io, quello che: 

 si sa amato e perdonato da Dio e  
che ritrova la libertà di abbandonare lo sguardo egoista,  

rivolto a se stesso ed  
è capace di rivolgere lo sguardo all’altro, ritrovando la 

gioia dell’essere se stesso nell’amare se stesso e il prossimo 
suo come se stesso.. 
 Capite che qui c’è tutto il segreto della bellezza del 
convertirsi a Cristo.. rinnegando se stessi nel senso che 
abbiamo detto ma per rinascere costantemente alla Vita 
Nuova nello Spirito, alla vita di umanità in pienezza, far morire 
in pratica l’uomo vecchio. 

Non è un moralismo, non è un voler morire inteso come 
una serie di penitenze fini a se stesse, MA UN PROCESSO DI 
TRASFORMAZIONE che ci rilancia continuamente verso 



3 
 

quella vita piena che è il vivere concretamente la docilità allo 
Spirito Santo lasciandoci CONFORMARE sempre più a CRISTO.   
 

4. «porti la sua croce»: anche qui c’è un significato 
profondo e vasto che non può essere ridotto a un 
moralismo sterile.  
Per moralismo sterile intendo a volte quelle frasi fatte, 
magari buttate sulle spalle di fratelli sofferenti: “Eh 
questa è la tua croce te la devi portare”… è riduttivo 
Portare la propria croce è:  

- innanzitutto,  accettare la ferita del peccato in noi, il 
nostro essere feriti, perciò abitati da paure e menzogne, 
orgoglio ed egoismi;  

- è accettare di essere abitati da limiti e malattie, di non 
essere né perfetti né eterni; 

- Il portare questa croce diventa il vivere una sorta di 
lotta affinché entri in tutta la nostra vita, in tutto il 
nostro vissuto, la croce di Cristo!  Il che significa che 
ogni giorno siamo chiamati ad accogliere nella nostra 
carne il mistero di morte e resurrezione di Gesù, fino al 
momento del compimento della  nostra vita terrena con 
la morte corporale. 
(Faccio un esempio? Ipotesi: un bel litigio con un 
fratello/sorella: quale può essere la cosa più difficile? 
Accettare, ammettere di avere almeno una parte di torto, 
facendo morire un po’ il nostro orgoglio o pretesa di 
essere perfetti e “risorgere” in una relazione fraterna 
nuova) 

 
5. «segua me» ritorna questo andare dietro a Gesù come 

un più puntuale “seguire” Gesù. Non so per voi ma per 
me dire che qualcuno “viene dietro di me” potrebbe 
essere anche solo questione di ordine di fila, di 
tempistica successiva. Dire, invece, che qualcuno ti 

4 
 

segue, vuol dire che tende a fare gli stessi passi, ti tiene 
d’occhio… E Gesù dice proprio “segua me” nel portare la 
croce! Per farci capire che nel portare questa croce non 
si è soli, c’è Lui: è come se dicesse:  guarda che se tu porti 
la tua croce e segui me ti accorgerai che sono io che 
porto la croce, che porto la tua croce: e la tua croce non 
è tua ma è prima mia, e tu la porti con me”   
E io portando quella che “sembra solo la mia croce” 
scopro che è quella di cui si è caricato Gesù al posto mio: 
è Lui che si è caricato dei nostri peccati, dunque delle 
nostre croci e ci dice: portala con me!  
Credo che questa sia un po’ l’esperienza del cireneo, ed 
è l’esperienza che ciascuno di noi è chiamato a fare. 
 
Rimanda a quel «prendete il mio giogo sopra di voi.. il mio 
giogo è dolce e il mio peso leggero» (Mt 11,28.30) 

 
Penso sia essenziale cogliere questa dimensione di 
resurrezione nelle “croci quotidiane” come via perché si 
compia in noi la parola che san Paolo annuncia ai Corinzi e che 
nel seminario suona come promessa di vita nuova:  

è 2Cor 3,18 «E noi tutti, a viso scoperto, riflettendo come 
in uno specchio la gloria del Signore, veniamo trasformati in 
quella medesima immagine, di gloria in gloria, secondo l'azione 
dello Spirito del Signore». 

Si tratta di riconoscere che lo Spirito agisce in noi 
attraverso dei passaggi progressivi, piccoli e grandi, di morte 
e resurrezione: di morte del nostro uomo vecchio e di 
resurrezione a vita nuova, fino al traguardo finale. E  
l’accettazione di ogni passaggio equivale alla concreta 
proclamazione che GESÙ È IL SIGNORE, IL MIO SIGNORE. 
 
 Proviamo, adesso, a soffermarci su questa identità del 
DISCEPOLO. 



5 
 

CHI È IL DISCEPOLO. 
L’invito che Gesù fa a seguirlo è la chiamata di ogni 

cristiano, cioè di ciascuno che desidera appartenere a Cristo e 
che, in tal modo sceglie di essere un DISCEPOLO DI GESÙ. 
 
Il DISCEPOLO nel mondo ebraico è colui che si pone alla 
scuola del RABBINO, del MAESTRO ma questa relazione tra 
discepolo e rabbino aveva come base l’insegnare, il 
trasmettere una dottrina. Un rabbino non invitava mai un 
discepolo a “seguirlo”. Ma diceva al discepolo: ascoltami e 
imparerai la Thorà. 
 
 Ecco che Gesù si presenta in modo diverso. Gesù chiama 
direttamente ad entrare in una relazione: Seguimi… oppure in 
Marco 13,14: li scelse perché stessero con lui. 
 Dunque il discepolo impara direttamente dalla vita di 
Gesù: vivendo con Gesù impara a vivere come Gesù. 
 E questa è l’opportunità che i nostri gruppi possono e 
devono offrire a chiunque desidera camminare secondo il 
Vangelo. 
 
Dove porta il cammino del discepolo? 
A stare con Gesù, ad imparare da Lui mite e umile di cuore , ad 
avere i suoi stessi sentimenti… 
Ma lo scopo non è semplicemente un “diventare buoni 
cristiani”.. come si dice a volte, è riduttivo, oltre che 
nascondere il rischio di moralismo. 
Lo scopo è lo stesso che Gesù dice della sua venuta tra noi: «io 
sono venuto perché abbiano la vita e l’abbiano in abbondanza» 
Gv 10,10 
 
Ripresa SCHEMA Immagine e Somiglianza 
Lo scopo della nostra umanità è raggiungere quella 
Somiglianza per la quale siamo stati creati. 

6 
 

Per chi di voi ha partecipato alla scuola di  giugno e settembre,  
ricorderà lo schema del cammino dall’Immagine alla 
Somiglianza che trova nell’esperienza della preghiera di 
effusione la riattualizzazione del Battesimo e il rilancio verso 
quella che è la Vita Nuova nello Spirito, che è poi la vita di 
santità cristiana. 
E ricorderete i vari aspetti di questa Vita Nuova:  
il cammino di riconciliazione e di perdono, il combattimento 
spirituale, l’esercizio di doni, virtù e carismi, la vita di 
comunione con l’offerta di sé nella missione e nel servizio. 
 
 Perché riprendo questo schema? Perché questi aspetti a 
cui abbiamo accennato a livello di cammino di antropologia 
cristiana, riguardo al “diventare uomini e donne secondo lo 
Spirito, in realtà entrano in pieno nel cammino di discepolato  
da attuare nei nostri gruppi. 
 

I nostri gruppi, comunità e cenacoli sono  chiamati ad 
essere quella comunità di discepoli attorno a Gesù.  

È in questa dimensione comunitaria di discepolato  
che il pastorale, i fratelli e sorelle che lo Spirito chiama a 
svolgere la funzione pastorale, si pongono prima di tutto in 
ascolto dell’UNICO e BEL PASTORE che è IL SIGNORE GESÙ e 
anche in ascolto dei fratelli e sorelle che sono affidati  loro 
come piccolo gregge, da custodire e da guidare a quei «pascoli 
erbosi ed acque tranquille» che il Signore stesso desidera per 
ciascuno di noi. 
 

Mi piace introdurre proprio attraverso questa 
immagine del Buon Pastore l’esigenza di curare quella che 
nella traccia è ribadita come FORMAZIONE PERMANENTE. 
 E quindi riscoprire la funzione pastorale in quel farsi 
carico del cammino di discepolato da offrire ai fratelli e sorelle 
nel guidarli verso pascoli erbosi ed acque tranquille, cioè 



7 
 

fornire cibo che sfama e acqua che disseta, evitando che 
vadano altrove ad abbeverarsi. Il che non vuol dire che il 
pastorale deve far tutto ma può chiedere aiuto ai fratelli 
responsabili a livello diocesano o regionale. 
  

Di Papa Francesco abbiamo ben memorizzato l’invito 
a portare i seminari di effusione in ogni luogo, a proporli con 
coraggio, eccetera, ma forse abbiamo dimenticato una 
raccomandazione non meno accorata fatta in parallelo a quella 
per i seminari. E dovremmo tenerla in gran conto visto che ci 
viene da un padre  e da un padre che ha condiviso in pieno 
l’esperienza del Rinnovamento. 

Mi riferisco a quanto ha detto ai nostri responsabili 
nazionali, quindi anche a noi, nell’udienza del novembre 
2023. Vi leggo quello che reputo un passaggio 
importantissimo:  
«È da considerare inoltre che i Seminari di vita nuova sono 
vissuti spesso dalle persone come esperienze molto coinvolgenti, 
che determinano un vero cambiamento di rotta nella loro vita. 
Cambiamento di rotta: dopo un seminario, la gente cambia la 
rotta! Tuttavia essi sono un inizio, un fuoco che si accende, molto 
intenso, ma che rischia di affievolirsi se non viene alimentato. 
Proprio per questo, dopo i Seminari, sono necessari adeguati 
cammini formativi, che aiutino a tener viva la grazia ricevuta 
e sostengano un processo graduale di crescita nella fede, nella 
vita di preghiera, nella condotta morale, nella partecipazione ai 
Sacramenti, alla carità e alla missione della Chiesa».  (Papa 
Francesco. Udienza 4 novembre 2023) 
 

DUNQUE cammini formativi per non disperdere la 
grazia del fuoco acceso con il Seminario 

Forse nell’aver trascurato questa raccomandazione 
sono nascoste, se non tutte, sicuramente alcune delle cause 

8 
 

per cui tanti fratelli e sorelle, dopo aver fatto il seminario si 
allontanano dai nostri gruppi. 

E la grazia si disperde (attenzione: non dico che i 
fratelli si perdono, magari approdano o rimangono in altri 
percorsi ecclesiali) 
Intendo che la grazia che si desiderava si conoscesse nei 
seminari, si disperde, perché non è coltivata. 
 
Non basta l’incontro di preghiera settimanale, non basta 
neanche solo la preghiera in senso stretto. 
Papa Francesco ha specificato le AREE ESSENZIALI DEL 
CAMMINO DI FORMAZIONE ALLA VITA CRISTIANA che dura 
tutta la vita: … cammini formativi che sostengano un 
processo graduale di crescita: 

- nella fede,  
- nella vita di preghiera,  
- nella condotta morale,  
- nella partecipazione ai Sacramenti,  

                           alla carità e alla missione della Chiesa 
 

Quando, accanto all’incontro settimanale di preghiera, 
non c’è un percorso ben strutturato di incontri su tematiche 
formative, fatte non solo di catechesi ma di riflessione e 
condivisione, manca una delle colonne portanti ed essenziali 
da sempre per la vita di qualsiasi comunità cristiana. 
 
 Basti solo citare At 2,42: «Erano perseveranti 
nell'insegnamento degli apostoli e nella comunione, nello 
spezzare il pane e nelle preghiere.» dove quella perseveranza 
nell’insegnamento degli apostoli equivale proprio a 
quell’approfondire la propria esperienza di fede alla luce del 
Magistero, del Catechismo della Chiesa Cattolica per crescere 
in tutta la nostra vita spirituale, umana, ecclesiale e sociale. 
 



9 
 

Quando ci si ferma solo alla preghiera nei nostri gruppi 
si rischia l’assolutizzazione dell’esperienza! A scapito della 
riflessione e formazione che è quella che permette alla stessa 
esperienza si radicarsi in profondità, e diventare vita 
quotidiana e testimonianza in ogni ambiente. 

Nell’assolutizzare l’esperienza si rischia di cadere in 
sclerotizzazioni della vita cristiana: spiritualismi, separazione 
tra fede e vita, divisioni e gelosie e varie contro testimonianze. 
 

Nello Statuto, all’articolo 3, nell’elenco delle attività 
svolte dall’Associazione RnS troviamo al primo punto: 
promuove un cammino di fede tra gli aderenti riuniti in 
Cenacoli, gruppi e comunità, attraverso la preghiera 
comunitaria e la formazione umana, spirituale ed 
ecclesiale; [Art. 3, lett. a)] 
 

Poi nei punti successivi ci sono anche i  ministeri, ritiri, 
eventi e seminari di formazione.  
Ma prima di tutto è nel cammino dei cenacoli, gruppi e 
comunità che va impostato sempre – vorrei dire in ogni 
mandato perché non è opzionale – un serio percorso di 
formazione. 
 

È proprio durante il percorso di approvazione dello 
Statuto del RnS da parte dei vescovi che è andata 
sviluppandosi la riflessione e approfondimento della realtà del 
RnS come “CAMMINO DI FEDE” e non soltanto una “GENERICA 
ESPERIENZA SPRITUALE (v. Richiesta approvazione 
modifiche del 2006). 
 Ed era stata una precisa richiesta dei Vescovi che lo 
Statuto esprimesse le caratteristiche necessarie a un cammino 
di fede completo. .. 
 Lo Statuto è stato approvato in via definitiva nel 2002 
ma Papa Francesco nel 2023 ci richiama ancora su questo 

10 
 

punto: probabilmente non abbiamo attuato quanto previsto o, 
quantomeno, troppo poco. 
 
 Negli anni successivi all’approvazione c’è stato un 
grande lavoro a livello nazionale per arrivare a definire quello 
che poi è stato chiamato il PROGETTO UNITARIO DI 
FORMAZIONE – il famoso PUF – che forse qualcuno ricorda. 
 
È nel Vademecum del 2011- 2014 che venne presentato in 
modo schematico il “famoso” PUF 
 Un elenco di tematiche disposte su 2 livelli per ognuna 
delle quali è stata elaborata una SCHEDA dove si trova: 
 Parola di Dio 
 Catechismo della Chiesa Cattolica 
 La voce del Magistero  (dai vari Papi ai Vescovi) 
 E alla fine una provvidenziale bibliografia 
 
In realtà era un lavoro iniziato già negli anni precedenti: in 
particolare con i testi di Sebastiano FASCETTA, per anni 
responsabile della FORMAZIONE a livello nazionale. 
TESTI purtroppo non più in commercio ma che ad oggi sono 
quelli che presentano una sorta di manuale completo per 
impostare e svolgere un validissimo cammino di formazione 
naturalmente spalmato almeno su 6 o 7 anni. 
Sto parlando del 2 VOLUMI di “VIVERE NEL POTERE DELLO 
SPIRITO, proposta di un cammino per un discepolato 
carismatico – Edizioni RnS.” 
Sicuramente i vostri fratelli anziani ne avranno una copia. 
 
 Perché è importante se non essenziale ripartire da un 
cammino di formazione nelle nostre comunità?  
Perché si tratta di mettere in atto, una volta per tutte, priorità 
espresse nel nostro Statuto, alle quali Papa Francesco ci ha 
esplicitamente richiamato: 



11 
 

è solo attraverso dei cammini formativi che si può 
crescere comunitariamente, cioè costruendo relazioni 
fraterne sane, e insieme crescere nella testimonianza di fede, 
preghiera, ma anche vita ecclesiale e di missione nella società 
che ci circonda. 

E vorrei essere più radicale: non si tratta di “pura 
obbedienza” a delle regole o all’autorità di turno: si tratta della 
FEDELTÀ allo Spirito che ha suscitato la grazia del 
Rinnovamento nello Spirito. 

La scelta di formare o di non formare equivale a dare o 
meno un futuro a questa stessa realtà, a far sì che continui ad 
essere una via che lo Spirito Santo ha aperto nella Chiesa. 

Continuare solo su percorsi esperienziali significa 
continuare a disperdere la grazia, e non solo, significa 
aumentare il rischio di creare prima illusioni e poi delusioni in 
tanti fratelli e sorelle. 

Se la preoccupazione di una formazione integrale è 
espressa nelle prime righe dello Statuto vuol dire che è una 
priorità non opzionale, che non dipende da chi incarna 
l’attuale mandato o da chi seguirà, ma è qualcosa che precede 
e accompagna, e non può essere messa in discussione o 
decadere “per scadenza” del mandato. 

Tutto è nelle mani di Dio e dello Spirito Santo ma questa 
grazia è stata messa anche nelle nostre mani: non 
disperdiamola. Amen. Gesù è il Signore. Alleluia 

 
 

INTERIORIZZAZIONE. 
Proviamo a rimanere alcuni minuti in silenzio e in ascolto: 

- spegniamo il cellulare, riponiamolo in borsa 
- prendiamo in mano la Bibbia, teniamolo semplicemente 

in mano, chiusa 
- Proviamo a immaginare il Buon Pastore del Salmo che: 

Il Signore è il mio pastore: non manco di nulla; 

12 
 

su pascoli erbosi mi fa riposare, 
ad acque tranquille mi conduce. 
Mi rinfranca, mi guida per il giusto cammino, 
per amore del suo nome. 

E come ministero pastorale Gesù Buon Pastore mi dice:  
- aiutami a condurre te e i tuoi fratelli a pascoli erbosi ed 

acque tranquille,  
- dove trovare cibo sostanzioso e acqua che disseta:  
- Ascolta la mia voce e ascolta i bisogni dei tuoi fratelli… 
- e lascia che questa voce emerga attraverso il tuo silenzio 

 
10’ minuti  totale silenzio   
 


